
Reflexionen über die Protestwelle vom Dezember 2025–Januar 2026

Sama Ooryad, Yeganeh Khoie, and Nastaran Saremy 

https://tanide.org/home/reflections-on-the-protest-wave-of-dey-1404/

1. Mit der Fortsetzung der Geld- und Währungspolitik der Islamischen Republik, des 
rentierhaften Kapitalismus sowie der Zuspitzung der Krisen der Reproduktion und 
Akkumulation im Iran war eine neue Phase von Protesten sowohl wahrscheinlich als auch 
vorhersehbar. Aufgrund seiner Herkunft kann der Basar die enteigneten Klassen nicht 
vertreten, weshalb viele die Proteste zunächst mit Zurückhaltung und Schweigen 
betrachteten. Obwohl die Präsenz der Basarhändler nach den von der Regierung 
vorgeschlagenen politischen Maßnahmen zurückging – wenn auch nur vorübergehend –, 
ermöglicht eine genauere Lektüre des pauschalen Begriffs „Basargewerbetreibende“ und 
seine Unterscheidung von Megakapitalisten, die prekäre Lage von kleinen Ladenbesitzern,
Einzelhandelsbeschäftigten und prekären Händlern als integralen Bestandteil dieser 
Proteste zu erkennen.

Wenn wir jedoch weitergehen, ist das, was die Proteste trägt, nicht mehr primär an 
Währungsschwankungen oder den Zugang zu finanziellen Einrichtungen in der 
konventionellen Logik des Marktes gebunden. Vielmehr richtet es sich auf die Krise der 
sozialen Reproduktion und der Lebensgrundlagen und darüber hinaus auf eine 
langanhaltende Krise der politischen Regierungsführung – gefangen in einem Kreislauf 
aus Repression und chronischer Ineffizienz. Diese Krise hat sich nach dem zwölftägigen 
Krieg und der weiteren Erosion der Fähigkeit des Regimes, Autorität und Legitimität zu 
reproduzieren, weiter verschärft.

Ein breites Spektrum politischer Kräfte – darunter Republikaner, Feministinnen, die Linke 
und andere antiautoritäre Tendenzen – hat mit erheblichem Zögern und Unbehagen davon
abgesehen, Positionen zu beziehen oder in die gegenwärtige Situation einzugreifen, 
sowohl aufgrund ihrer Nichtübereinstimmung mit einigen der Parolen der Protestierenden 
als auch wegen des prekären, hochriskanten Kontextes, der durch die jüngste Welle 
ausländischer Interventionen weltweit entstanden ist. Diese Kräfte sind – ebenso wie ihre 
Gegenstücke am anderen Ende des politischen Spektrums – weder wirklich organisiert 
noch mit einem kohärenten Programm ausgestattet, um ihre verstreuten Kapazitäten zu 
bündeln, zumindest nicht in spezifischen Arenen, in denen sie greifbaren Einfluss ausüben
könnten. In der gegenwärtigen volatilen, widersprüchlichen und hochriskanten Lage: 
Welche Kommunikationsweisen können antiautoritäre Kräfte annehmen, um mit der 
Gesellschaft und verstreuten sozialen Akteuren in Kontakt zu treten? Wie sollen wir die 
Krise politischer und zivilgesellschaftlicher Handlungsfähigkeit in diesem post-bewegungs-
und post-kriegerischen Zustand verstehen, und wie könnte ein Dialog zu ihrer 
Überwindung angestoßen werden? Diese grundlegenden Fragen scheinen im Überfluss 
hastiger und impulsiver Online-Debatten in den Hintergrund gedrängt worden zu sein.

2. Vielleicht war ein problematisches Erbe der Proteste von 1401 (2022) das Auftreten von
Führungspersonen, die versuchten, in der Diaspora Koalitionen zu bilden und es 



schafften, beträchtliche Zahlen von Menschen zu mobilisieren, nur um die Ziele des 
Aufstands letztlich einer nach dem anderen aufzugeben und jeweils – explizit oder implizit 
– Allianzen mit imperialen Mächten einzugehen, genau jenen Mächten, die drei Jahre 
später Iran angreifen sollten. Auch diskursiv gelang es der Jina-Bewegung (Frau, Leben, 
Freiheit) nicht, einen hinreichend weit gefassten Horizont der Emanzipation (auf nationaler
Ebene) zu formulieren. Die massive interne Repression ließ marginalisierten Kräften kaum
Raum zum Atmen, und viele prominente Aktivistinnen, die mit der Bewegung verbunden 
waren, wurden schließlich zu sogenannten „Regime-Change-Befürworterinnen“, deren 
Forderungen stärker mit rechten und sogar pro-kriegerischen Kräften übereinstimmten als 
mit den emanzipatorischen Idealen des Aufstands.

Die ausgeprägte Dominanz von Herkunft und Stimmen der Mittelschicht in der Post-Jina-
Phase stellt eine der unbestreitbaren Sackgassen der Bewegung dar. Der vorherrschende 
Top-down-Ansatz, der in dieser sozialen Basis verwurzelt ist und weitgehend reformistisch,
kapitalistisch und auf bürgerliche Rechte fokussiert bleibt, markiert eine Blockade, die trotz
der anfänglichen Vielstimmigkeit aus den Rändern während des Aufstands die Post-Jina-
Landschaft zu dominieren begann. Dieser Ansatz geht dem Aufstand selbst voraus. Die 
auf Prominenz fixierte Logik und das von ihr hervorgebrachte Medienspektakel haben 
emanzipatorische Horizonte in der Post-Jina-Ära verstellt. Ein jüngstes Beispiel ist die 
BBC-Persian-Dokumentation Taraneh, die nur wenige Tage vor der jüngsten Runde von 
Protesten im Iran ausgestrahlt wurde und eine Welle der Aufmerksamkeit im Internet 
auslöste. Durch eine nostalgische Bilderflut sakralisierte und heroisierte sie den Aktivismus
der Proteste von 1401 auf eine prominenzgetriebene Weise. Taraneh ist nur eine 
Erscheinungsform einer dominanten, kommerzialisierten Kultur, die Freiheit und 
Emanzipation lediglich für bestimmte Klassen und Gruppen imaginiert. Eine gründliche 
Analyse der post-Jina-Medien und der prominenzzentrierten Wellen erfordert eine eigene 
Diskussion. Dennoch verdeutlichen die weitverbreitete Verehrung und die auf Prominenz 
fokussierte Verherrlichung rund um diese Dokumentation und ähnliche jüngere Beispiele, 
wie es dominanten Kräften in der Post-Jina-Phase erneut gelungen ist, die ursprünglichen 
klassenbasierten Ursprünge, Repräsentationen und Forderungen, die aus den Protesten 
von 1401 hervorgingen, zu marginalisieren – oder sich ihrer anzueignen.

3. Unabhängige Kräfte und feministische Aktivistinnen, sowohl innerhalb als auch 
außerhalb Irans, haben versucht, die Stimmen und Forderungen marginalisierter Gruppen 
zu erzählen und sichtbar zu machen. Dennoch waren sie stets in einen zweifachen Kampf
verstrickt: Einerseits hat die Islamische Republik ihren Handlungsspielraum durch Druck 
und Repression immer weiter eingeschränkt, andererseits waren sie kontinuierlich in einen
diskursiven und politischen Konflikt mit jenen verwickelt, die versuchen, die unabhängigen
Kräfte zu delegitimieren, die aus Jinas Aufstand hervorgegangen sind. Nach 
Beobachtungen einiger Teilnehmerinnen der jüngsten Straßenproteste wird in 
Versammlungen mit stärkerer weiblicher Präsenz der Slogan „Frau, Leben, Freiheit“ lauter 
skandiert. Auch im digitalen Raum rufen Feministinnen und die post-Jina-
Aktivistinnenbewegung den Slogan „Frau, Leben, Freiheit“, um auf seine abnehmende 
Präsenz unter den gehörten Parolen aufmerksam zu machen. Gleichwohl stellt sich die 
Frage, ob „Frau, Leben, Freiheit“, das im Jina-Aufstand bis zu einem gewissen Grad 



erfolgreich war, marginalisierte Subjekte zu vereinen und die Enteigneten, 
Ausgeschlossenen und Entrechteten miteinander zu verbinden, in seiner heutigen Form 
auch die materiellen Forderungen der protestierenden Menschen adressieren kann. 
Wurden die anderen Dimensionen dieses Slogans – jenseits der Dimension „Frau“, ihrer 
Rechte und ihrer Befreiung, über die ein breites Spektrum von Kräften, darunter 
überwiegend aus der Mittelschicht stammende Aktivist*innen, Konsens erzielt hat – 
ausreichend ausgearbeitet?

Es scheint, dass die Dimension „Leben“ des Slogans weit stärker materiell und konkret mit
den Lebensgrundlagen der Menschen, insbesondere jener der unteren Klassen, hätte 
verknüpft werden müssen. Ebenso hätte seine Dimension „Freiheit“ mit aller 
Entschiedenheit an eine greifbare Vision einer alternativen Struktur gebunden werden 
sollen – einer Struktur, befreit von der Gefangenschaft und dem Despotismus der 
Islamischen Republik und fähig, unterdrückten sozialen Klassen einen hoffnungsvollen 
Horizont zu eröffnen. Es ist daher kaum überraschend, dass viele Protestierende den 
Slogan angesichts des Scheiterns, ihn diskursiv auszuweiten – trotz seines Potenzials, die
Aufstände vom November 2019 und andere subalterne Revolten mit den aktuellen 
Protesten zu verbinden – und angesichts seiner häufigen Reduktion auf die 
Geschlechterdimension nicht als vollständig mit ihren übrigen Forderungen in Einklang 
stehend wahrnehmen.

Wir erinnern daran, dass die Reaktion der Mittelschichten auf die breit angelegten 
Aufstände von 2017 und 2019 weitgehend in nachträglicher Trauerarbeit und strafender 
Rhetorik bestand. Die diskursiven, zivilgesellschaftlichen und politischen 
Repräsentant*innen dieser Klassen waren weniger an den Ursprüngen und Ausrichtungen 
der Forderungen der Unterdrückten interessiert, sondern bemühten sich vielmehr, diese in 
einen amorphen Diskurs der „Transformation“ oder – schlimmer noch – des 
Regimewechsels zu integrieren. Dieser verantwortungslose Ansatz, der während des 
Höhepunkts des Jina-Aufstands aufgrund der Breite der Proteste weniger sichtbar war, ist 
inmitten der Fragmentierung und Auseinanderentwicklung der Protestachsen – die sich als
Aufstände, Universitäten, Berufsstände und andere Schauplätze manifestieren – erneut 
deutlich zutage getreten.

4. Die Grenzregionen der iranischen Geografie haben sich – anders als während des Jina-
Aufstands – nicht in gleichem Maße an den Protesten beteiligt. Der Optimismus in Bezug 
auf klassenübergreifende und interethnische Solidarität, der die ersten Monate des Jina-
Aufstands prägte, scheint Zweifel, Vorsicht und Distanz gewichen zu sein. Die begrenzte 
Beteiligung Kurdistans – zumindest innerhalb seiner traditionellen Protestgeografien – 
neben Belutschistan und Aserbaidschan, insbesondere in den ersten Protesttagen, im 
Gegensatz zur starken Präsenz der von Luren bewohnten Regionen, zeigt, dass nationale 
Unterdrückung weder auf ungleiche Entwicklung noch auf ein einfaches Zentrum–
Peripherie-Schema reduziert oder dadurch erklärt werden kann. Das Beharren auf dem 
Recht auf Selbstverwaltung – kulturell, politisch und in anderer Hinsicht – bezieht seine 
Bedeutung aus dem historischen Gedächtnis und dessen sozio-politischen Artikulationen. 
Dies unterstreicht die Notwendigkeit, die Pluralität der „Ränder“ anzuerkennen, um ihre 
politischen Implikationen zu verstehen.



Dennoch entwickeln sich die Protestdynamiken rasch weiter: Neue Städte und soziale 
Gruppen schließen sich an und bringen ihre eigenen Parolen und Forderungen ein. Selbst 
wenn es also zutrifft, dass die anfänglichen sozialen Träger der Proteste und bestimmte 
monarchistische Parolen eine Distanz zwischen Zentrum und Peripherie erzeugten, 
beobachten wir inzwischen eine allmähliche Ausweitung der Proteste auf Grenzregionen 
wie Zahedan und die Provinz Ilam. Jenseits von Fragen der Herkunft und der Parolen 
können auch die Dynamiken des Jina-Aufstands selbst und die hohen Kosten, die 
insbesondere in Kurdistan und Belutschistan getragen wurden – ohne anhaltende 
Solidarität aus den zentralen Städten in vergleichbarer Intensität – sowie der 
antagonistische und ausgrenzende Diskurs, der sich nach dem zwölftägigen Krieg 
ausbreitete, diese Verzögerung und Zurückhaltung erklären.

Ironischerweise richteten viele selbsternannte Patriotinnen – von Nationalistinnen bis hin 
zu Teilen der Linken – während des zwölftägigen Krieges ihren Argwohn rasch gegen die 
Peripherien (sowohl die ökonomischen als auch die politischen). Heute jedoch, mit dem 
Erstarken populistischer, pro-kriegerischer Kräfte und der anhaltenden Nichtbeteiligung 
der Grenzregionen, ist erneut deutlich geworden, dass das Beharren auf Selbstverwaltung
oder Selbstbestimmung kein Verrat ist, sondern Teil der Geschichte und des Schicksals 
demokratischer Kämpfe im modernen Iran. Der iranische Nationalismus hat jedoch einmal 
mehr seine Unfähigkeit gezeigt, die politische Lage zutreffend zu erfassen.

5. Das Feld der Diskursproduktion – oder genauer: der Propaganda – wird seit einigen 
Jahren von rechtsgerichteten Oppositionsmedien dominiert, die ihren Sitz im Ausland 
haben. Mit erheblicher finanzieller Unterstützung reaktionärer regionaler Kräfte oder 
rechter westlicher Regierungen sind diese Medien zu Plattformen für die Reproduktion 
fremdenfeindlicher und faschistoider Ideologien geworden. Andere Kräfte haben dieses 
Terrain aus Gründen, die einer gesonderten Ausarbeitung bedürfen, weitgehend ihren 
Gegnern überlassen. Auch sogenannte alternative Räume und Gruppen, die nach dem 
Jina-Aufstand entstanden sind, um diese mediale Hegemonie herauszufordern, leiden 
unter strategischer Orientierungslosigkeit. Es ist ihnen nicht gelungen, einflussreiche 
Medienplattformen aufzubauen, und ihre diskursive Arbeit ist faktisch auf elitenzentrierte 
Aktivitäten reduziert worden – ein Ansatz, der dem rasanten Tempo der gegenwärtigen 
Entwicklungen kaum gewachsen ist. Zudem verzichten diese Gruppen weiterhin darauf, 
ihre Aktivitäten zu bündeln und auf eine organisatorisch-politische Ebene zu heben.

Eine Betrachtung der strategischen Fehlgriffe linker Kräfte – insbesondere in der Diaspora 
– offenbart ein Muster fragmentierten Aktivismus’ über verschiedene globale Arenen 
hinweg, wobei teils sogar eine Beteiligung von Menschen innerhalb Irans erwartet wird. Zu
wenig Anstrengung wurde darauf verwendet, darzulegen, wie diese globalen Arenen 
sinnvoll mit dem alltäglichen Leben der Menschen im Iran verbunden sind, die unter 
Armut, Repression und dem Entzug ihrer Lebensgrundlagen leben. Darüber hinaus 
scheinen viele dieser Kräfte – etwa in ihrem Umgang mit Solidarität mit den 
Palästinenser*innen und in ihrer Reaktion auf Israels Genozid in Gaza – kein realistisches 
Verständnis für die Lage der Unterworfenen im Iran zu haben: für die Grenzen echter, 
nicht-aneignender Solidarität unter der Islamischen Republik sowie für die kollektive 
Fähigkeit, Deutungen zu überwinden, die durch die nachrevolutionäre islamische Ideologie



und in jüngerer Zeit durch den massiven medialen Beschuss rechter Oppositionsmedien 
geprägt sind.

Aktivist*innen in der Diaspora wenden einerseits häufig den Blick von dem Feuer ab, das 
ihre Landsleute im Iran verzehrt, indem sie auf größere Brandherde anderswo verweisen, 
und vermitteln damit den Menschen im Inneren Irans die Botschaft, der Kampf gegen den 
inneren Despotismus und die Repression sei nur eine Front unter vielen. Andererseits 
nehmen sie bisweilen einen moralisierenden, belehrenden Ton an, der sie von 
empathischer Auseinandersetzung und einem bescheidenen Verständnis der materiellen 
Lebensbedingungen der Menschen entfernt. Auf diese Weise können sich jene, die unter 
der Geografie der Repression der Islamischen Republik leben, im Stich gelassen fühlen – 
nicht nur von der Welt in Momenten wie dem zwölftägigen Krieg, sondern dauerhaft und 
auch von uns selbst, den einzigen, die tatsächlich in der Lage wären, in eigenem Namen 
zu handeln.

6. Wir sind uns bewusst, dass unter den Bedingungen interner Repression und der 
Internalisierung autoritärer Strukturen einerseits sowie durch die Distanz zu materiellen 
Handlungsfeldern andererseits nur wenige organisierte und kohärente Kräfte vor Ort aktiv 
sind. Dies ist keineswegs ein Alleinstellungsmerkmal der Linken. Doch warum ist es so, 
dass eine unerwünschte soziale Basis und bisweilen reaktionäre, autoritätsverherrlichende
Parolen so leicht Angst und Distanz erzeugen können und damit antiautoritäre Kräfte 
faktisch von Teilnahme und Intervention ausschließen? Soll die zukünftige Struktur 
tatsächlich unmittelbar aus diesen Protesten heraus bestimmt werden? Haben diese 
Proteste bereits eine feste, starre und stabile Form angenommen?

Es gibt zahlreiche heterogene und vielfältige Kräfte in unterschiedlichen sozialen Arenen, 
und die Ausweitung der Proteste auf weitere Städte sowie die Beteiligung verschiedener 
Gruppen und Berufsstände können die Protestdynamiken verändern. Dennoch nähern 
sich manche politischen Akteure den Protesten in der irrigen Annahme, der zukünftige 
Staat müsse genau hier und jetzt aus einem Teil dieser Proteste heraus geformt werden. 
In Wirklichkeit haben viele Hände einander noch nicht gefunden. In Abwesenheit 
kohärenter politischer Kräfte müssen kleine wie große Gruppen und Kollektive – 
einschließlich jener, die sich organisch aus diesen Protesten heraus bilden könnten – eine 
Rolle dabei spielen, bestehende Kapazitäten zu erweitern, gerechtigkeitsorientierte 
Stimmen zu verstärken und der Repression entgegenzutreten.

7. Die faschistische und autoritäre Wende globaler Kapitalblöcke, verbunden mit 
Expansionismus und einem erneuerten imperialistischen Vorstoß, erfasst zahlreiche 
Länder. Zeitgenössische militärische Interventionen sind über die Logik von Besatzung 
und Wiederaufbau hinausgegangen und folgen stattdessen einem Modell liquider 
Kriegsführung und imperialer Ressourcenextraktion – wie zuletzt in Venezuela zu 
beobachten war. Darüber hinaus haben jüngste imperialistische Interventionen und die 
gegenwärtigen globalen Machtpole, nachdem sie sich von der politisch-rechtlichen 
Rhetorik des Kalten Krieges gelöst haben, gezeigt, dass sie sich an keine spezifischen 
politischen Werte halten – weder an Liberalismus noch an Sozialismus oder auch nur an 
Demokratie und Menschenrechte. Die Erfahrung des zwölftägigen Krieges und Irans 



Einbindung in derart gefährliche politische Konstellationen verlangen von allen 
antiautoritären Kräften, ihr Verständnis der sich wandelnden Logik der globalen Ordnung 
und ihrer verflochtenen ökonomisch-militärischen Machtkomplexe zu mobilisieren und eine
mentale, politische und praktische Bereitschaft zu entwickeln, über die gegenwärtige Krise
hinauszugehen. Diese Fähigkeit kann nur durch eine stärkere Synergie und Kohäsion 
unter diesen Kräften erreicht werden. Auch wenn ihnen derzeit die Kapazität fehlt, 
makrogeopolitische oder militärische Dynamiken zu beeinflussen, kann ein klares 
Verständnis der Verwundbarkeiten der Zentralmacht, ihres Militärapparats und der 
gesellschaftlichen Nachfrage nach ziviler und politischer Führung langfristig ermöglichen, 
in Momenten der Instabilität und von Machtvakuums – wenn die repressive Fähigkeit des 
Regimes geschwächt ist – wirksam zu handeln und auf einer politischen Ebene zu 
operieren. Das Fehlen eines kurzfristigen Horizonts sollte daher nicht mit Verzweiflung 
oder Rückzug verwechselt werden.

8. Vielfältige historische Erfahrungen weltweit haben uns gelehrt, dass die Mobilisierung 
der Enteigneten und die Eskalation von Aufständen – in Abwesenheit einer politischen 
Repräsentation, die sich der Umverteilung von Reichtum sowie dem Widerstand gegen 
enteignende und verarmende Praktiken verpflichtet fühlt – verpuffen oder, schlimmer noch,
von rechtsextremen Gruppen oder Oligarchien der herrschenden Klasse angeeignet 
werden können. Antiautoritäre Kräfte müssen daher neben der Verteidigung 
grundlegender demokratischer Werte und Rechte danach streben, Diskussionen über 
alternative ökonomische Politiken ins Zentrum der öffentlichen Debatte zu rücken. Gegen 
die vorherrschenden Vereinfachungen müssen sie entschiedener die Zukunft jener 
Menschen verteidigen, die die tödlichen Auswirkungen von Enteignung und Verarmung am
eigenen Körper erfahren. Diese Aufgabe erfordert zweifellos, klassenbasierte politische 
Praxis auf ein Niveau zu heben, das nicht nur an die Arbeiterbewegung – einschließlich 
Arbeiterinnen, Lehrerinnen, Rentnerinnen und anderer Pensionärinnen – anknüpfen kann, 
sondern auch greifbare Verbindungen zu den Enteigneten herstellt, vergleichbar mit jenen,
die zu Lohnabhängigen bestehen.

Dass Menschen unter einer derart hemmungslosen Repression protestieren, unter Einsatz
ihres Lebens, verdient Respekt und Anerkennung. Die in die Verzweiflung Getriebenen 
dürfen unter Repression nicht allein auf der Straße gelassen werden, und politische 
Meinungsverschiedenheiten dürfen uns nicht für das Recht auf Protest und den Verlust 
menschlicher Würde unterschiedlicher sozialer Gruppen blind machen. Eine 
transformative und demokratische Kraft muss zunächst die Vielfalt der Stimmen 
anerkennen und dann Raum für ihre eigene Beteiligung inmitten heterogener Kräfte 
eröffnen. Ist das politische Feld etwas anderes als eine Arena des Kampfes zwischen 
Kräften?

Es gibt keine letzte Schlacht. Der Kampf für ein gerechtes, freies und 
nichtdiskriminierendes Leben, gegründet auf menschlicher Würde, hält nicht an, kommt 
nicht zur Ruhe, endet nicht. Er verlangt den bewussten Aufbau einer antiautoritären, 
antifaschistischen Front. Und selbst wenn die Geschichte sich scheinbar vollständig gegen
unseren Willen bewegt, entstehen Öffnungen – begrenzt, mühsam errungen, aber 



nachhaltigere Formen politischer Praxis – durch Wachsamkeit, Zusammenarbeit und 
kollektive Handlungsfähigkeit, erprobt im Schmelztiegel der Ereignisse. 


